خطبة الجمعة
التي ألقاها أمير المؤمنين سيدنا مرزا مسرور أحمد أيده الله تعالى بنصره العزيز
الخليفة الخامس للمسيح الموعود والإمام المهدي  بتاريخ 17/12/2021م
في مسجد مبارك بإسلام آباد، بريطانيا
******
أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمّدًا عبده ورسوله. أما بعد فأعوذ بالله من الشيطان الرّجيم. بسْمِ الله الرَّحْمَن الرَّحيم * الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمينَ * الرَّحْمَن الرَّحيم * مَالك يوْم الدِّين * إيَّاكَ نعْبُدُ وَإيَّاكَ نَسْتَعينُ * اهْدنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقيمَ * صِرَاط الَّذِينَ أَنعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوب عَلَيْهمْ وَلا الضَّالِّينَ، آمين. 
كان الحديث جاريا عن تحرير أبي بكر رضي الله عنه العبيد، وهناك مزيد من الواقعات بهذا الصدد. 
أعتق سيدنا أبو بكر رضي الله عنه النَّهْدِيَّةَ وَبِنْتَهَا، وَكَانَتَا أَمَتينِ لِامْرَأَةِ مِنْ بَنِي عَبْدِ الدَّارِ، فَمَرَّ بِهِمَا وَقَدْ بَعَثَتْهُمَا سَيِّدَتُهُمَا بِطَحِينٍ لَهَا، وَهِيَ تَقُولُ: وَاَللَّهِ لَا أُعْتِقُكُمَا أَبَدًا. فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: حِلِّي يَا أُمَّ فُلَانٍ. فَقَالَتْ: حِلَّ، أَنْتَ أَفْسَدْتَهُمَا فَأَعْتِقْهُمَا. قَالَ: فَبِكَمْ هُمَا؟ قَالَتْ: بِكَذَا وَكَذَا. قَالَ: قَدْ أَخَذْتُهُمَا وَهُمَا حُرَّتَانِ. ثم قال لهما: أَرْجِعَا إلَيْهَا طَحِينَهَا. قَالَتَا: أَوَ نَفْرُغُ مِنْهُ يَا أَبَا بَكْرٍ ثُمَّ نَرُدُّهُ إلَيْهَا؟ (أي هل نفرغ من عمل الطحين ونرده إليها) قَالَ: وَذَلِكَ إنْ شِئْتُمَا.
 وَمَرَّ أبو بكر بِجَارِيَةِ بَنِي مُؤَمِّلٍ، وهو حَيٌّ مِنْ بَنِي عَدِيِّ بْنِ كَعْبٍ، وَكَانَتْ مُسْلِمَةً، وَعُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ يُعَذِّبُهَا لِتَتْرُكَ الْإِسْلَامَ، وَهُوَ يَوْمَئِذٍ مُشْرِكٌ لم يسلم بعد وَهُوَ يَضْرِبُهَا، حَتَّى إذَا مَلَّ قَالَ: إِنِّي لم أتركك إلَّا مَلَالَةً، (أي إلا لأني قد تعبت ُبضربك)، فَتَقُولُ: كَذَلِكَ فَعَلَ اللَّهُ بِكَ. فَابْتَاعَهَا أَبُو بَكْرٍ، فَأَعْتَقَهَا. 
وفي رواية: قَالَ لأبي بكر والدُه أَبُو قُحَافَةَ: يَا بُنَيَّ، إنِّي أَرَاكَ تُعْتِقُ رِقَابًا ضِعَافًا، (أي تحرّر أناسا ضعفاء) فَلَوْ أَنَّكَ إذْ فَعَلْتَ مَا فَعَلْتَ أَعْتَقْتَ رِجَالًا جُلْدًا (أي أقوياء) يَمْنَعُونَكَ وَيَقُومُونَ دُونَكَ؟ قَالَ: فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: يَا أَبَتْ، إنِّي إنَّمَا أُرِيدُ مَا أُرِيدُ للَّه (عَزَّ وَجَلَّ).
وقال بعض المفسرين ومنهم العلامة القرطبي والعلامة الآلوسي إن الآيات التالية قد أنزلها الله تعالى في أبي بكر : فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى * وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى * فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى * وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى * وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى * فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْعُسْرَى * وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى * إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى * وَإِنَّ لَنَا لَلْآخِرَةَ وَالْأُولَى * فَأَنْذَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّى * لَا يَصْلَاهَا إِلَّا الْأَشْقَى * الَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّى * وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَى * الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى * وَمَا لِأَحَدٍ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى * إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى * وَلَسَوْفَ يَرْضَى (الليل 6-22)
وكان خباب بن الأَرَتّ من العبيد الذين أعتقهم سيدنا أبو بكر رضي الله عنهما. وكتب حضرة المصلح الموعود رضي الله عنه وهو يتحدث عن خباب بن الأرت رضي الله عنه: وهناك صحابي آخر كان عبدًا من قبل، نزع ذات مرة قميصه للاستحمام، وكان شخص يقف بالقرب منه ورأى أن جلد ظهره قاسٍ خشنٌ مثل جلد الجاموس، فأخذته الحيرة برؤية هذا، فسأله منذ متى وأنت مصاب بهذا المرض، فجلد ظهرك قاس مثل جلد الحيوان؟ فلما سمع خباب ذلك ضحك وقال ليس بي مرض، بل عندما أسلمت قرر سيدي أن يعاقبني، فكان يلقيني في الشمس الحارقة ويضربني ويقول: اكفرْ بمحمد ()، فكنت أردد الشهادة في الجواب. فكان يبدأ في ضربي ثانية، وعندما لا يهدأ غضبه كان يجرّني على الأحجار. (يقول حضرة المصلح الموعود: كان العرب يضعون بأطراف جدران منازلهم الطينية لحمايتها من مياه الأمطار المتدفقة، حجارة صغيرة (وتسمى عندنا "كنكر") وهي مدببة وخشنة وحادة للغاية. ويقول هذا الصحابي:) فكانوا يربطون أرجلي بالحبال ويسحبونني على هذه الحجارة الخشنة، وما تراه هو نتيجة الضرب والجر. فظل هذا الصحابي عرضة للتعذيب والظلم سنوات طويلة، ولم يُطِقْ سيدنا أبو بكر رضي الله عنه ذلك، فباع جزءًا كبيرًا من ممتلكاته وأعتقه به.
وقد قال الخليفة الثاني  في مناسبة أخرى في سياق تحرير سيدنا أبي بكر  للعبيد: وكان هؤلاء العبيد الذين أسلموا من أقوام مختلفة. فكان بعضهم من الحبشة مثل بلال ، وبعضهم من الروم مثل صُهيْب ، وبعضهم من المسيحيين كجبير وصهيب، وبعضهم من الوثنيين كبلال وعمّار. أما سيدُنا بلال فكان سيده يلقيه على الرمال الحارقة، ويضع عليه أحجارًا ثقيلة، أو يأمر الشباب ليتقافزوا على صدره. فلما رأى سيدنا أبو بكر هذا الظلم دفع لسيده ثمنه وأعتقه.
وذات مرة أراد أبو بكر رضي الله عنه الهجرة إلى أرض الحبشة، وقد ورد في ذلك أنه لما كثر المسلمون وظهر الإسلام أقبل كفار قريش على مَن آمن مِن قبائلهم يعذبونهم ويؤذونهم ليردّوهم عن دينهم. فقال رسول الله  للمؤمنين: "تفرَّقوا في الأرض، فإن الله سيجمعكم". قالوا: إلى أين نذهب؟ قال: "إلى ههنا"، وأشار بيده إلى أرض الحبشة. وذلك في رجب سنة خمس من النبوة. فهاجروا بأمر النبي  إلى الحبشة، وكانوا أحد عشر رجلا وأربع نسوة. وبعد هجرة هؤلاء المسلمين إلى الحبشة تعرض سيدنا أبو بكر رضي الله عنه للأذى، فأراد الهجرة إلى الحبشة.
وهناك رواية بهذا الشأن في البخاري عن عائشة رضي الله عنها: لَمَّا ابْتُلِيَ الْمُسْلِمُونَ خَرَجَ أَبُو بَكْرٍ مُهَاجِرًا نَحْوَ أَرْضِ الْحَبَشَةِ، حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَرْكَ الْغِمَادِ (وهي مدينة يمنية ساحلية على مسافة خمس ليال من مكة) لَقِيَهُ ابْنُ الدَّغِنَةِ وَهُوَ سَيِّدُ الْقَارَةِ، فَقَالَ: أَيْنَ تُرِيدُ يَا أَبَا بَكْرٍ؟ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ أَخْرَجَنِي قَوْمِي، فَأُرِيدُ أَنْ أَسِيحَ فِي الْأَرْضِ وَأَعْبُدَ رَبِّي. قَالَ ابْنُ الدَّغِنَةِ: فَإِنَّ مِثْلَكَ يَا أَبَا بَكْرٍ لَا يَخْرُجُ وَلَا يُخْرَجُ، إِنَّكَ تَكْسِبُ الْمَعْدُومَ وَتَصِلُ الرَّحِمَ وَتَحْمِلُ الْكَلَّ وَتَقْرِي الضَّيْفَ وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقِّ (وقد ترجم البعض هذه النص كالآتي: إنك تكسب لمن لا يملك شيئا، وتصل الرحم، وتساند من لا سند له....إلخ)، فَأَنَا لَكَ جَارٌ ارْجِعْ وَاعْبُدْ رَبَّكَ بِبَلَدِكَ. فَرضي أبو بكر ورَجَعَ وَارْتَحَلَ مَعَهُ ابْنُ الدَّغِنَةِ إلى مكة. 
فَطَافَ ابْنُ الدَّغِنَةِ فِي أَشْرَافِ قُرَيْشٍ فَقَالَ لَهُمْ: إِنَّ أَبَا بَكْرٍ لَا يَخْرُجُ مِثْلُهُ وَلَا يُخْرَجُ، أَتُخْرِجُونَ رَجُلًا يَكْسِبُ الْمَعْدُومَ وَيَصِلُ الرَّحِمَ وَيَحْمِلُ الْكَلَّ وَيَقْرِي الضَّيْفَ وَيُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقِّ؟ فَرضيتْ قُرَيْشٌ بِجِوَارِ ابْنِ الدَّغِنَةِ وآمنوا أبا بكر، وَقَالُوا لِابْنِ الدَّغِنَةِ: مُرْ أَبَا بَكْرٍ فَلْيَعْبُدْ رَبَّهُ فِي دَارِهِ فَلْيُصَلِّ فِيهَا وَلْيَقْرَأْ مَا شَاءَ، وَلَا يُؤْذِينَا بِذَلِكَ أي بعبادته وقرآنه، وَلَا يَسْتَعْلِنْ بِهِ (أي لا يفعل ذلك علنًا وبصوت عال)، فَإِنَّا نَخْشَى أَنْ يَفْتِنَ نِسَاءَنَا وَأَبْنَاءَنَا. فَقَالَ ذَلِكَ ابْنُ الدَّغِنَةِ لِأَبِي بَكْرٍ. فَلَبِثَ أَبُو بَكْرٍ بِذَلِكَ يَعْبُدُ رَبَّهُ فِي دَارِهِ وَلَا يَسْتَعْلِنُ بِصَلَاتِهِ وَلَا يَقْرَأُ فِي غَيْرِ دَارِهِ.
 ثُمَّ بَدَا لِأَبِي بَكْرٍ، فَابْتَنَى مَسْجِدًا (أي خصص مكانا لأداء الصلاة) بِفِنَاءِ دَارِهِ وَكَانَ يُصَلِّي فِيهِ وَيَقْرَأُ الْقُرْآنَ، فَيَنْقَذِفُ (أي يزدحم) عَلَيْهِ نِسَاءُ الْمُشْرِكِينَ وَأَبْنَاؤُهُمْ وَهُمْ يَعْجَبُونَ مِنْهُ وَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِ. وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ رَجُلًا بَكَّاءً لَا يَمْلِكُ عَيْنَيْهِ إِذَا قَرَأَ الْقُرْآنَ. وَأَفْزَعَ ذَلِكَ أَشْرَافَ قُرَيْشٍ مِن الْمُشْرِكِينَ، فَأَرْسَلُوا إِلَى ابْنِ الدَّغِنَةِ، فَقَدِمَ عَلَيْهِمْ فَقَالُوا إِنَّا كُنَّا أَجَرْنَا أَبَا بَكْرٍ بِجِوَارِكَ عَلَى أَنْ يَعْبُدَ رَبَّهُ فِي دَارِهِ، فَقَدْ جَاوَزَ ذَلِكَ فَابْتَنَى مَسْجِدًا بِفِنَاءِ دَارِهِ، فَأَعْلَنَ بِالصَّلَاةِ وَالْقِرَاءَةِ فِيهِ. وَإِنَّا قَدْ خَشِينَا أَنْ يَفْتِنَ نِسَاءَنَا وَأَبْنَاءَنَا، فَانْهَهُ، فَإِنْ أَحَبَّ أَنْ يَقْتَصِرَ عَلَى أَنْ يَعْبُدَ رَبَّهُ فِي دَارِهِ فَعَلَ،  وَإِنْ أَبَى إِلَّا أَنْ يُعْلِنَ بِذَلِكَ فَسَلْهُ أَنْ يَرُدَّ إِلَيْكَ ذِمَّتَكَ، فَإِنَّا قَدْ كَرِهْنَا أَنْ نُخْفِرَكَ وَلَسْنَا مُقِرِّينَ لِأَبِي بَكْرٍ الِاسْتِعْلَانَ، (أي أن يعبد الله علنًا). قَالَتْ عَائِشَةُ: فَأَتَى ابْنُ الدَّغِنَةِ إِلَى أَبِي بَكْرٍ فَقَالَ قَدْ عَلِمْتَ الَّذِي عَاقَدْتُ لَكَ عَلَيْهِ، فَإِمَّا أَنْ تَقْتَصِرَ عَلَى ذَلِكَ وَإِمَّا أَنْ تَرْجِعَ إِلَيَّ ذِمَّتِي، فَإِنِّي لَا أُحِبُّ أَنْ تَسْمَعَ الْعَرَبُ أَنِّي أُخْفِرْتُ فِي رَجُلٍ عَقَدْتُ لَهُ. فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ فَإِنِّي أَرُدُّ إِلَيْكَ جِوَارَكَ وَأَرْضَى بِجِوَارِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ. 
قد ورد في عمدة القارئ شرح البخاري عن المسجد الذي اتخذه سيدنا أبو بكر في فناء داره: كان هذا المسجد ممْتَدَّا إلى جَوَانِب الدَّار، وَهُوَ أول مَسْجِد بني فِي الْإِسْلَام. 
قال سيدنا المصلح الموعود : أما أبو بكر  فكان له أيادٍ على أهل مكة كلهم، وكان ينفق كل ما يكسبه على تحرير العبيد، فخرج مرة من مكة مهاجرا، فلقيه أحد زعمائها، وسأله عن قصده، فأجاب: لم تعُدْ هذه المدينة آمنة لي، فأُهاجر منها. فقال هذا الزعيم: إذا خرج منها إنسان صالح مثلك عمّها الخراب، فلن أسمح لك بمغادرتها. ثم أجاره في جواره. فكان من عادة أبي بكر أن يقرأ القرآن في الصباح، وكان أطفال الحي ونساؤه يجتمعون ويصغون إلى قراءته؛ إذ كان صوته عذبًا رقيقا مليئًا بالحزن، ثم إن الجميع كانوا يفهمون ما يقرأه من القرآن، فكان لقراءته وقع عظيم فيهم. فلما شاع خبر ذلك وقعت ضجة في مكة وقالوا: إن هذا سيؤدي إلى فساد ديننا، (أي سيترك الناس دينهم بسماع صوته الرقيق، وهذا ما يواجهه الأحمديون اليوم في بعض الدول ولا سيما باكستان إذ يقول المعارضون إذا رأى الناسُ الأحمديين يصلون ويتلون القرآن فسوف يرتدون عن دينهم لذا يفرضون عقوبات شديدة على صلاة الأحمديين وقراءتهم القرآن. على أي حال، قال حضرته :) فجاءوا إلى الزعيم الذي أجار أبا بكر وقالوا له: لماذا أجرْتَ أبا بكر؟ فإنّا نخشى أن يفتن أبناءنا ونساءنا. فأتى إلى أبي بكر وقال له: أرجوك ألا تقرأ القرآن هكذا، فهذا يثير سخط القوم. فقال أبو بكر: يمكنك إذنْ أن تستردّ إجارتك، لأني لن أترك قراءة القرآن، فاستردّ ذمته منه. (التفسير الكبير ج10) 
كان أبو بكر  مع النبي  في شعب أبي طالب أيضا، لقد سعت قريش كل السعي لوقف رسالة التوحيد ولكنهم حين فشلوا على كل صعيد قرروا مقاطعة بني هاشم وبني عبد المطلب كخطوة عملية لذلك. ورد في "سيرة خاتم النبيين " لحضرة مرزا بشير أحمد :  
كخطوة عملية قررت قريش بالتشاور مع بعضها قطع كل العلاقات مع النبي  ومع جميع بني هاشم وبني المطّلب، وإذا لم يتخلوا عن حماية النبي  فينبغي تدميرهم بمحاصرتهم في مكان واحد. لذلك، في محرم، كتبوا اتفاقًا رسميًّا على أنه لن يتزوج أحد في آل بني هاشم وبني المطلب، ولا يبيع لهم شيئًا ولا يشتري منهم شيئًا، ولا يُعطيهم طعامًا، ولا يقيم أي علاقة معهم. (وهذا ما يحدث مع الأحمديين في بعض الأماكن) حتى ينفصلوا عن محمد  ويسلّمونه إليه.كُتب هذا الاتفاق الذي اشترك فيه بنو كنانة إضافة إلى قريش، ووقع عليه جميع الحكام الكبار ثم عُلّق على جدار الكعبة كعهد وطني مهم. لذلك فإن النبي  وسائر بني المطلب سواء كانوا مسلمين أم كفارا حوصروا في شعب أبي طالب ما عدا أبي لهب عم النبي  الذي وقف مع قريش لعداوته، وهكذا انقطعت قبيلتان عظمتان في قريش عمليا عن الحياة المدنية في مكة وحوصروا كالأسرى في شعب أبي طالب، الذي كان وادي عائلة بني هاشم، كان معهم المسلمون الآخرون الذين كانوا بعدد قليل في مكة في ذلك الوقت. (سيرة خاتم النبيين  ص166)
وفي هذه الظروف القاسية أيضا وقف أبو بكر  مع النبي . لقد كتب شاه ولي الله رحمه الله تعالى: لما أجمع المشركون على إيذاء النبي  وكتبوا صحيفة ضده كان أبو بكر  يلازمه ويرافقه في حال الضيق والشدة، وفي ذلك قال أبو طالب: 
هُمْ رَجَعُوْا سَهْلَ ابْنَ بَيْضَاءَ رَاضِيًا		فَسُرَّ أَبُوْ بَكْرٍ بِهَا وَمُحَمَّدُ 
(إزالة الخفاء عن خلافة الخلفاء ج3 ص35-36) 
يعني حين ألغت قريش أخيرا إتفاقية المقاطعة هذه قال أبو طالب أبياتا من الشعر في تلك المناسبة منها هذا البيت المذكور. 
ورد عن اشتراط أبي بكر  على النبوءة المتعلقة بغلبة الروم. عَنْ ابْن عَبَّاسٍ فِي قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: (الم غُلِبَتْ الرُّومُ فِي أَدْنَى الْأَرْض) قَالَ: غُلِبَتْ وَغَلَبَتْ.كَانَ الْمُشْرِكُونَ يُحِبُّونَ أَنْ يَظْهَرَ أَهْلُ فَارِسَ عَلَى الرُّومِ لِأَنَّهُمْ وَإِيَّاهُمْ أَهْلُ الْأَوْثَانِ، وَكَانَ الْمُسْلِمُونَ يُحِبُّونَ أَنْ يَظْهَرَ الرُّومُ عَلَى فَارِسَ لِأَنَّهُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ. فَذَكَرُوهُ لِأَبِي بَكْرٍ، فَذَكَرَهُ أَبُو بَكْرٍ لِرَسُولِ اللهِ ، قَالَ: أَمَا إِنَّهُمْ سَيَغْلِبُونَ. فَذَكَرَهُ أَبُو بَكْرٍ لَهُمْ، فَقَالُوا: اجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ أَجَلًا فَإِنْ ظَهَرْنَا كَانَ لَنَا كَذَا وَكَذَا وَإِنْ ظَهَرْتُمْ كَانَ لَكُمْ كَذَا وَكَذَا. فَجَعَلَ أَجَلًا خَمْسَ سِنِينَ، فَلَمْ يَظْهَرُوا فَذَكَرُوا ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ  فَقَالَ: أَلَا جَعَلْتَهُ إِلَى دُونَ. قَالَ الراوي: أُرَاهُ الْعَشْرَ. هذه رواية سنن الترمذي. (سنن الترمذي، كتاب تفسير القرآن عن رسول الله) 
وهناك رواية لصحيح البخاري ورد فيها ذكر أربع نبوءات تحققت بكل جلاء ومنها النبوءة عن غلبة الروم، عَنْ مَسْرُوقٍ قَالَ: كُنَّا عِنْدَ عَبْدِ اللهِ (بن مسعود) فَقَالَ: إِنَّ النَّبِيَّ  لَمَّا رَأَى مِنْ النَّاسِ إِدْبَارًا قَالَ: اللَّهُمَّ سَبْعٌ كَسَبْعِ يُوسُفَ، فَأَخَذَتْهُمْ سَنَةٌ حَصَّتْ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى أَكَلُوا الْجُلُودَ وَالْمَيْتَةَ وَالْجِيَفَ وَيَنْظُرَ أَحَدُهُمْ إِلَى السَّمَاءِ فَيَرَى الدُّخَانَ مِنْ الْجُوعِ، (هذه آية واحدة من الآيات الأربع) فَأَتَاهُ أَبُو سُفْيَانَ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ إِنَّكَ تَأْمُرُ بِطَاعَةِ اللهِ وَبِصِلَةِ الرَّحِمِ وَإِنَّ قَوْمَكَ قَدْ هَلَكُوا فَادْعُ اللهَ لَهُمْ قَالَ اللهُ تَعَالَى: (فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ) إِلَى قَوْلِهِ: (إِنَّكُمْ عَائِدُونَ يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَى إِنَّا مُنْتَقِمُونَ) فَالْبَطْشَةُ يَوْمَ بَدْرٍ وَقَدْ مَضَتْ الدُّخَانُ وَالْبَطْشَةُ وَاللِّزَامُ وَآيَةُ الرُّومِ. هذه رواية صحيح البخاري. (صحيح البخاري، كتاب الجمعة) 
وفي شرح هذا الحديث كتب العلامة بدر الدين عن آية الروم:  
وَهُوَ أَن الْمُسلمين حِين اقْتتلَتْ فَارس وَالروم كَانُوا يحبونَ ظُهُور الرّوم على فَارس، لأَنهم أهل كتاب، وكل كفار قُرَيْش يحبونَ ظُهُور فَارس لأَنهم مجوس، وكفار قُرَيْش عَبدة أوثان، فتخاطر أَبُو بكر وَأَبُو جهل فِي ذَلِك، أَي: أخرجَا شَيْئا وَجعلُوا بَينهم مُدَّة بضع سِنِين، فَقَالَ النبي : إِن الْبضْع قد يكون إِلَى تسع، أَو قَالَ: إِلَى سبع فزده فِي الْمدَّة أَو فِي الخطار. فَفعل، فَغلبَتْ الرّوم فَقَالَ تَعَالَى: {الم * غُلِبَتِ الرُّومُ * فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ * فِي بِضْعِ سِنِينَ للهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ (5) بِنَصْرِ اللهِ. (الروم 2-6) وَقَالَ الشّعبِيّ: كَانَ الْقمَار فِي ذَلِك الْوَقْت حَلَالا. (عمدة القاري شرح صحيح البخاري) 
كتب حضرة مرزا بشير أحمد  في ذلك: 
"قبل الإسلام وفي الأيام الأولى للإسلام، كانت هناك إمبراطوريتان من أقوى وأكبر الإمبراطوريات في العالم المتحضر: الإمبراطورية الفارسية والإمبراطورية الرومانية. وكانتا بالقرب من شبه الجزيرة العربية؛ الإمبراطورية الفارسية في الشمال الشرقي والإمبراطورية الرومانية في الشمال الغربي. وبما أن هذه الممالك كانت تحد بعضها البعض، فكانتا تتقاتل فيما بينهما في بعض الأحيان. وفي ذلك الزمن حين أُنبئ بهذه النبوءة كانتا في حرب. وكان الفرس قد أخضعوا الروم واستولوا على العديد من أراضيهم القيمة وكانوا يقيمون سيطرتهم عليهم باستمرار. كان قريش عبدة الأوثان وكذلك الفرس، لذا كان قريش سعداء على فتوح الفرس. لكن المسلمين تعاطفوا مع الإمبراطورية الرومانية لأن الإمبراطورية الرومانية كانت مسيحية. والمسيحيون لكونهم أهل الكتاب ولنسبتهم إلى عيسى ابن مريم  كانوا أقرب إلى المسلمين مقارنة بالمشركين والمجوس. وفي هذه الظروف أنبأ النبي  بعد الوحي الإلهي أنه على الرغم من أن الروم مغلوبون حاليًا على يد الفرس، إلا أنهم سيغلبون الفرس في غضون بضع سنوات وسيكون المؤمنون سعداء في ذلك اليوم. عند سماع هذه النبوءة، بدأ المسلمون، الذين يذكر بينهم اسم حضرة أبي بكر  بشكل خاص، يعلنون في مكة بأن إلهنا قد أنبأ بأن الروم سيغلبون قريبًا على الفرس. فردت قريش أنه إذا كان هذا النبأ صحيحا فلنراهن. لأن الرهان في ذلك الوقت لم يكن ممنوعا في الإسلام لذا قبله أبو بكر ، وفرض شرط بين رؤساء قريش وأبي بكر على هزيمة الفرس بعض الإبل وحددت مدة ست سنوات، فلما علم بها النبي  قال: تحديد فترة ست سنوات هو خطأ، لأن الله تعالى قال: في بضع سنين، وهي من الثلاث إلى التسع حسب المصطلح العربي. هذا هو الوقت الذي كان يقيم فيه بمكة ولم يهاجر. وفي غضون الوقت المحدد، انقلبت الحرب فجأة واجتاح الروم بلاد فارس واستعادت في وقت قصير كل أراضيها. وذلك بعد الهجرة." (سيرة خاتم النبيين ص216-217) 
وبعد الهجرة كان الروم قد أحرزوا الفتح، وفي ذلك يقول سيدنا المصلح الموعود : كان رسول الله  مازال في مكة حين شاع الخبر في العرب أن الفُرس هزموا الروم ففرح أهل مكة بذلك كثيرا إذ كانوا مشركين وكان الفرس أيضا مشركين، ووجدوا فيه تفاؤلا جيدا وزعموا أنهم أيضا سينتصرون على محمد رسول الله ، فهذا ما توصلوا إليه تفاؤلا. وفي الطرف الآخر أنبأ الله  سيدَنا محمدا رسول الله   الم * غُلِبَتِ الرُّومُ * فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ فِي بِضْعِ سِنِينَ. أي صحيح أن الحكومة الرومية مُنيت بهزائم متتالية في الشام لكن لا تعتبروها نهائية، إذ سيَغلب الروم بعد كونهم مغلوبين خلال تسع سنين. وعند صدور هذه النبوءة ضحك أهل مكة كثيرا حتى شارط بعض الكفار سيدَنا أبا بكر  على أن الروم إذا ازدهروا من جديد بعد تلقِّي هذه الهزائم، فسوف يعطونه مئة جمل، وإن لم يحدث ذلك فسوف يعطيهم مئة جمل. في الظاهر كان احتمال تحقق هذه النبوءة يستبعد بانتظام، حيث تقهقر الجيش الرومي عن جبهات عدة بعد تلقي الهزيمة في الشام، حتى وصلت جيوش الفرس إلى أطراف بحيرة مارمورا، وانقطعت القسطنطنية تماما عن حكوماتها الآسيوية، وصارت الحكومة الرومية القوية ولايةً فقط. لكن كلام الله كان لا بد أن يتحقق فقد تحقق. ففي حالة اليأس المتناهي خرج ملك الروم مع جيوشه من القسطنطنية للهجوم الأخير، ونزل على الساحل الآسيوي، وبدأ المعركة الحاسمة مع الفرس. وانتصر الجنود الروم رغم قلة عددهم وعتادهم على الفرس بحسب نبوءة القرآن الكريم، وهرب جيش الفرس حيث لم يتوقف قبل حدود الفارس، واستعادت الحكومةُ الرومية السيطرة على البلاد الإفريقية والآسيوية المفتوحة.            
يقول سيدنا المسيح الموعود : 
حين شارطَ أبو بكر الصديق  أبا جهلٍ، وجعل مدار الشرط في نبوءة القرآن الكريم: الم * غُلِبَتِ الرُّومُ * فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ * فِي بِضْعِ سِنِينَ مدة ثلاثة أعوام لتحققها؛ غيّر النبي  بفراسته في الشرط بعض الشيء فورا نظرا إلى طبيعة النبوءة وقال لأبي بكر  إن عبارة: "بِضْعِ سِنِينَ" مجملة، وتطلَق في معظم الأحيان على مدة تمتد إلى تسع سنين.
ثم حين عرض النبي   نفسه على القبائل؛ أي عرض عليهم دعواه، كان يرافقه سيدنا أبو بكر . فلما أراد الله  إظهار دينه وإكرام نبيه وإعزازَه وإنجازَ وعده، خرج النبي  في أيام الحج وقابل قبيلتَي الأنصار الأوس والخزرج. 
فعرض  نفسه على قبائل العرب كما كان يصنع في كل سنة أيام الحج. ففي رواية عن علي بن أبي طالب، قال: لما أمر الله نبيه أن يعرض نفسه على قبائل العرب، خرجت أنا وأبو بكر برفقة النبي  إلى منى حتى وصلنا إلى مجلس من مجالس العرب، وتقدم أبو بكر وكان نسابة، فقال: ممن القوم؟ قالوا: من ربيعة، قال: من أي ربيعة أنتم؟ قالوا: من ذهل.
قال علي: ثم ذهبنا إلى مجلس الأوس والخزرج وهم الذين سماهم رسول الله  الأنصارَ لكونهم أجابوه إلى إيوائه ونصره، قال: فما نهضنا حتى بايعوا النبي .
وفي رواية أخرى عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: "لَمَّا أَمَرَ اللهُ تَعَالَى نَبِيَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنْ يَعْرِضَ نَفْسَهُ عَلَى قَبَائِلِ الْعَرَبِ خَرَجَ، وَأَنَا مَعَهُ وَأَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، فَانْتَهَيْنَا إِلَى مَجْلِسٍ عَلَيْهِ السَّكِينَةُ وَالْوَقَارُ، وَلَهُمْ أَقْدَارٌ وَهَيْئَاتٌ، فَقَالَ لَهُمْ أَبُو بَكْرٍ: مِمَّنِ الْقَوْمُ؟ قَالُوا: نَحْنُ بَنُو شَيْبَانَ بْنِ ثَعْلَبَةَ، فَالْتَفَتَ إِلَى رَسُولِ اللهِ  فَقَالَ لَهُ: بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي، لَيْسَ بَعْدَ هَؤُلَاءِ مِنْ عِزٍّ فِي قَوْمِهِمْ، وَكَانَ فِي الْقَوْمِ مَفْرُوقُ بْنُ عَمْرٍو، وَالْمُثَنَّى بْنُ حَارِثَةَ، وَهَانِئُ بْنُ قُبَيْصَةَ، وَالنُّعْمَانُ بْنُ شَرِيكٍ، فَتَلَا عَلَيْهِمْ رَسُولُ اللهِ : قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ مِنْ إِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (الأَنعام 152).
فَقَالَ مَفْرُوقٌ: مَا هَذَا مِنْ كَلَامِ أَهْلِ الْأَرْضِ، وَلَوْ كَانَ مِنْ كَلَامِهِمْ لَعَرَفْنَاهُ، فَتَلَا رَسُولُ اللهِ : إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (النحل 91). 
فَقَالَ مَفْرُوقٌ: دَعَوْتَ وَاللهِ يَا قُرَشِيُّ إِلَى مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ وَمَحَاسِنِ الْأَفْعَالِ، وَلَقَدْ أَفِكَ قَوْمٌ كَذَّبُوكَ وَظَاهَرُوا عَلَيْكَ، وَقَالَ الْمُثَنَّى: قَدْ سَمِعْتُ مَقَالَتَكَ، وَاسْتَحْسَنْتُ قَوْلَكَ يَا أَخَا قُرَيْشٍ، وَأَعْجَبَنِي مَا تَكَلَّمْتَ بِهِ، وَلَكِنْ عَلَيْنَا عَهْدٌ مِنْ كِسْرَى أَلَّا نُحْدِثَ حَدَثًا، وَلَا نُؤْوِي مُحْدِثًا، وَلَعَلَّ هَذَا الْأَمْرَ الَّذِي تَدْعُونَا إِلَيْهِ مِمَّا يَكْرَهُهُ الْمُلُوكُ، إِنْ أَرَدْتَ أَنْ نَنْصُرَكَ وَنَمْنَعَكَ مِمَّا يَلِي بِلَادَ الْعَرَبِ فَعَلْنَا، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ : «مَا أَسَأْتُمُ الرَّدَّ إِذْ أَفْصَحْتُمْ بِالصِّدْقِ، إِنَّهُ لَا يَقُومُ بِدِينِ اللهِ إِلَّا مَنْ حَاطَهُ مِنْ جَمِيعِ جَوَانِبِهِ» ، ثُمَّ نَهَضَ رَسُولُ اللهِ  قَابِضًا عَلَى يَدِ أَبِي بَكْرٍ"
في رواية أنه  قال إذا أورثكم الله  خلال مدة قصيرة أرضَ هؤلاء أي كسرى وملَّككم نساءَهم فهل ستسبِّحون لله وتقدسونه يا ترى؟ قالوا بعد سماع ذلك يا إلهي نحن جاهزون. ثم انظروا قدرة الله  كيف تحقق كلام النبي  حرفيا، إذ المثنى الذي كان يرتعب من قوة كسرى إذ كان يتردد في قبول الإسلام خوفا من عتاب كسرى، قد جعل الله المثنى بن حارثة نفسَه خلال مدة قصيرة قائدَ الجيش الإسلامي الذي قصم ظهر كسرى، وصار مصداقا لبشارات النبي .     
ومثل ذلك هناك رواية بمناسبة الحج، أنه لما قدم بكر بن وائل مكةَ للحج قال رسول الله  لأبي بكر ائتِهم واعرضْني عليهم، (أي فليبلِّغْهم دعوى حضرته ) فأتاهم سيدنا أبو بكر  فعرض عليهم النبيَّ ، فبلَّغهم الإسلامَ.
اليوم أود أن أطلب منكم الدعاء للأحمديين في أفغانستان، فهم يواجهون أوضاعا صعبة جدا، فقد اعتُقل بعضهم، والأولاد والنسوان قلقون في بيوتهم، والرجال الذين هم خارج البيت ولم يُعتقَلوا هم أيضا مشردون حيث يواجهون خطر الاعتقال. ادعوا الله  أن يفرج عنهم ويخرجهم من هذا المأزق. 
وادعوا للأحمديين في باكستان أيضا، فالأوضاع عموما هناك أيضا حرجة، حيث تحدث واقعة في مكان أو آخر، والناس يؤذون الأحمديين. وادعوا الله  إجمالا أن يوفق العالم لمعرفة سيدنا المسيح الموعود  ويقضي على كل شر، ويدرك العالم حقيقة خالقه. 
والآن سأذكر بعض المرحومين ولاحقا أصلي عليهم جنازة الغائب. 
أولهم الحاج عبد الرحمن عينن، فكان غانيا وخدم الجماعة سابقا بصفته سكرتيرَ الأمور العامة ومنظِّما للجلسة السنوية في غانا، توفي عن عمر يناهز إحدى وثمانين سنة، إنا لله وإنا إليه راجعون. وكان والداه كلاهما أحمديَّين، فكانا قد قبلا الأحمدية. كان المرحوم قد تلقى الدراسة العليا من مصر وبعد إنهاء الدراسات العليا من مصر بدأ حياته العملية، حيث بعد العودة إلى بلده غانا عمل مديرا لشتى الشركات الكبيرة في غانا، وعمل مدة في نيجيريا أيضا، ثم فتح شركة خاصة وكان رئيس مجلس الإدارة. فكان رجلا صالحا ومخلصا جدا، ووُفِّق لخدمة مثالية للجماعة، وآثر مصلحة الجماعة على أعماله الخاصة طول الحياة، فقد عمل على مناصب شتى وخدم الجماعة، فكان يرى سعادته دوما في إطاعة أمير الجماعة وكان كثيرًا ما يأتي إلى مركز الجماعة صباحًا باكرًا ويسأل أمير الجماعة إذا كان هناك عمل للجماعة ليقوم به ثم كان يتوجه إلى عمله. ظل رئيسًا لمقاطعة "أكرا" الكبرى لمدة طويلة. ثم ظل رئيسًا لمجلس أنصار الله من عام 1989 إلى 1998م. ثم خدم فترة طويلة بوصفه سيكرتيرًا للشؤون العامة. ثم وفّق للخدمة كمدير للجلسة السنوية، وكان يخدم الجماعة كمؤتمن وطني عند وفاته. كان مستعدًّا لمساعدة الجميع كل حين، وكان سخيًّا. لم تكن مواساته تقتصر على أسرته فحسب بل كانت ممتدة لتشمل الأعزاء والأقارب والأفراد والجماعة وأهل حيّه بغض النظر عن انتمائهم الديني. كان وفيًّا بالجماعة وكان جنديًّا فدًى للخلافة. كان دائمًا يعطي الأولوية لمصالح الجماعة على كل شيء آخر ولم يهتم أبدًا بأي معارضة. اعتاد على أداء التهجد بشكل منتظم وكان يواظب عليها في الحل والترحال. كان منضمًّا إلى نظام الوصية، وكان مواظبًا على أداء التبرعات. ترك خلفه زوجته وخمسة أبناء وخمس بنات.
يقول داعيتنا في غانا الحافظ مبشر أحمد: كان المرحوم يتحلى بكثير من البصيرة والفراسة وكان يتكلم بكلام منطقي ولكن بإيجاز شديد، وكان يصل مباشرة إلى جوهر الأمر ولبّه. 
يقول: ذات مرة خلال اجتماع مجلس الإدارة أبدى الجميع عن رأيه في قضية طال البحث حولها، أما هو فظل يستمع إليه بكل هدوء، وعندما جاء دوره قال لقد وصلَنَا قرار الخليفة في هذا الخصوص، فلا داعي لمناقشته مجدّدًا، لأنه إذا وصل قرار الخليفة في قضية ما فلا ينبغي إبداء الرأي فيها، بل ينبغي العمل بقرار الخليفة بحذافيره. لقد أعطى الله تعالى للجماعة مثل هؤلاء المخلصين حتى في المناطق النائية.
الجنازة التالية هي للسيد ذياب علي محمد الجبالي الذي انتقل الى رحمة الله تعالى في الأيام الماضية إنا لله وإنا إليه راجعون. كان من فرع الجماعة في الأردن. 
كتب رئيس الجماعة في الأردن: بايع السيد الجبالي في عام 2012 وكان أحمديًّا وحيدًا في منطقته وكانت زوجته مبايعة تقليدية على دين زوجها. 
كان المرحوم كالجبل في ثباته على إيمانه بالمسيح الموعود  وبالأحمدية وبالخلافة نموذجا في الثبات والصمود بالرغم من المعارضة الكبيرة والضغوط العائلية والاجتماعية والجهات الأخرى.
كان مدافعا قوياً عن الأحمدية وغيورًا جدًّا على الخلافة والجماعة. كان محبًّا للتعلّم والتبليغ، وكثيرًا ما كان يتصل بي وفي ساعة متأخرة من الليل مستفسرًا عن بعض الأمور. وكذلك جرت حوارات متعددة في بيته مع المعارضين من بلدته ومع أقربائه.
كان مريضا بالسكري وكانت معاناته شديدة وفي النهاية توفي جراءها. ولكن حاول أقاربه استغلال مرضه فقالوا له بأنك تعرضت لهذا المرض بسبب الأحمدية فاترك الأحمدية حتى نشهد لك يوم القيامة. وكان جوابه مباشرًا وقويًا: اللهم لا تُمتني إلا مسلمًا أحمديًّا.
الجنازة التالية هي للسيد دين محمد شاهد الداعية المتقاعد الذي كان يعيش حاليا في كندا، وتوفي في الأيام الماضية عن عمر يناهز 92 عاما، إنا لله وإنا إليه راجعون. لقد جاءت الأحمدية في عائلته عن طريق والده الذي وفق للمبايعة عام 1938. اصطحبه والده إلى الجلسة السنوية في قاديان عام 1940 حيث أعجب والده بالجو التربوي والديني لقاديان، وكان دين محمد مولعًا بالقراءة والكتابة لذلك فقد تركه والده تحت رعاية مير محمد إسحاق في قاديان بينما كان لا يزال في الحادية عشرة من عمره. وهكذا فقد أكمل تعليمه هناك. لقد حصل على شهادة "شاهد" من الجامعة الأحمدية عام 1953، وعمل كداعية في مدن مختلفة من باكستان، وخدم في جزر فيجي كرئيس المبشرين لمدة ثلاث أو أربع سنوات، كما شغل في منصب السكرتير للإعلام لفترة طويلة في ربوة. لقد ألف أربعة كتب، كما وفق لكتابة العديد من المقالات العلمية. كان لديه شغف كبير بالتبشير وكان يتبنى لذلك أساليب جديدة ومتنوعة. كان منضمًّا إلى نظام الوصية بفضل الله تعالى. لقد ترك وراءه إلى جانب زوجته ابنين وثلاث بنات.
الجنازة التالية هي للسيد ميان رفيق أحمد الذي كان يعمل في مكتب الجلسة السنوية، وقد توفي في الفترة الأخيرة عن عمر يناهز 87 عامًا. إنا لله وإنا إليه راجعون.
كان اسم والده بشير أحمد الذي كان قد هاجر من قاديان إلى كويته قبل استقلال باكستان ووفق للخدمة بصفته أمير الجماعة في كويته. لقد جاءت الأحمدية في عائلة السيد ميان رفيق من خلال جده الدكتور عبد الله.. أحد صحابة المسيح الموعود . لقد حصل السيد ميان رفيق في عام 1960 على بكالوريوس في الهندسة الميكانيكية من كلية الهندسة في لاهور، وبعد ذلك ظل يعمل في دوائر مختلفة، ثم انتقل إلى تنزانيا وأقام فيها قرابة عشر سنوات، واستمر يعمل في مجال التدريس إلى جانب عمله في الشركة، ووفق هناك للخدمة كسكرتير المال.
بدأ العمل في مكتب الجلسة السنوية كوقف مؤقت في عام 1986، ثم في عام 1987 بدأ العمل كعامل نظامي في مكتب الجلسة السنوية. ثم في عام 1989 كرس حياته وبدأ العمل كمدير الشؤون الفنية في الدائرة الفنية في مكتب الجلسة السنوية بربوة وبقي مسؤولاً عن هذه الدائرة حتى آخر حياته. 
زوجه الخليفة الثالث رحمه الله وأعلن مولانا أبو العطاء نكاحه. رزقه الله تعالى ثلاثة أبناء وبنتا واحدة. يقول ابنه: إنه كان يمنع فورًا إذا تكلم أحد في أي مكان ضد الجماعة. لقد كان يحب الخلافة حبًّا جمًّا. ذكر مرة أحد أفراد البيت أو ضيوف في المنزل أن الشقة التي أُعطيتها من الجماعة صغيرة جدًا. وإذا قلت فيمكن أن تجد بيتا أكبر منها، فقال: إن طلبت مني الجماعة أن أعيش في الخيمة فإنني جاهز لذلك أيضا دون أن أشكو أو أطلب أكثر.
كتب ابنه: عرفنا ميزة أخرى لوالدنا بعد وفاته أنه كان يساعد بعض الفقراء في الخفاء. 
ويقول ابنه الأصغر: إنه كان مواظبًا على صلاة التهجد، وكان يحب القرآن الكريم، وكان يملك قلبًا رقيقًا، ونبرةً ملؤها المحبة، وكان يتحلى بالصدق والأمانة وبميزات عالية أخرى كثيرة. كان يتمتع بروح عالية لطاعة الخليفة والوفاء للخلافة ولتحقيق مقتضيات الوقف. ولقد لاحظت أنا أيضًا أنه كان شخصًا نبيلا للغاية وكان يقوم بجميع الأعمال بكل تواضع ويؤدي حق البيعة بكل إخلاص ووفاء. كذلك كان يسعى جاهدًا لتوفير أموال الجماعة، والاستفادة الأكثر بنفقات أقل. لقد صمّم بعض الماكينات لخبز الخبز، واشتغل في هذا المجال كثيرًا في ربوة. ثم يقول: لقد رأيته دائمًا يتحلى بالصبر والهمة في حالة الشدة والقلق. ورأيته يتلو القرآن الكريم في وقت الضيق والشدة. ولم يُشعرنا في مرضه ولا في الفترة ما قبل موته أنه يعاني من شيء. كان يقوم بكل عمل بكل أمانة وحماس كما ذُكر سابقًا.
الجنازة التالية هي للسيدة قانتة ظفر زوجة السيد إحسان الله ظفر، الأمير السابق للجماعة في أمريكا، التي توفيت في حادث سيارة مؤخرا. إنا لله وإنا إليه راجعون. ولدت في عام 1941. وكان الشودري أعظم علي القاضي المتقاعد من المحكمة الوسطى والدها. وجدّها لأمها الشودري فقير محمد وفق للخدمة ناظرا للشؤون العامة فور تقسيم الهند. كانت تتحلى بفضائل كثيرة وبطبيعة مبتهجة. كانت ترتبط بالخلافة بعلاقة الوفاء وكثيرًا ما عبّرت عنها. كانت تعشق القرآن، وتكن تقديرًا وحبًّا كبيرين للنبي  والمسيح الموعود ، وحاولت خلق هذ الحب والتقدير في قلوب أولادها أيضا. كانت منضمة إلى نظام الوصية بفضل الله تعالى. ولقد تركت خلفها إلى جانب زوجها بنتين اثنتين. كان لها ابنٌ شابٌ توفي قبل فترة إثر حادث وتحملت هذه الصدمة بكل صبر.
[bookmark: _GoBack]كتب داعيتنا في أستراليا السيد إنعام الحق كوثر عن الفترة التي كان يعمل فيها في أمريكا: أنها كانت تشترك بكل انتظام في الدورات لتعليم القرآن الكريم، وكانت تأتي لها بعد تجشم عناء السفر الطويل. كانت حاصلة على شهادة الدكتوراه إلا أنها كانت تتسم بطبع بسيط ومتواضع. لم يكن في طبعها ما يسمى بالتفاخر أو الرياء. كانت تهتم كثيرا بالفقراء والمعوزين، وكانت تعامل الدعاة كأم رؤوم وتكن لهم التقدير والاحترام، وكانت تقوم بجميع الخدمات بكل تواضع. كانت توصي السيدات دائما أن يضعن الأحذية في المكان المخصص لها، وإن لم تكن إحداهن تفعل ذلك فإنها كانت تأخذها وتقوم بهذا العمل، بل إضافة إلى ذلك كانت تشترك بكل تواضع في أعمال تنظيف المسجد وغيرها. يقول الداعية بأنها كانت خالية تمامًا من أي نوع من التكبر والرياء. كانت تلبس لباسًا بسيطًا، وتعامل الجميع بكل لطف، لم تغضب قط على أحد أو استاءت منه، بل كانت تحسن إلى الجميع، وكانت تلبي كل نداء من الخليفة وتشترك في كل مشروع يتم تقديمه من قِبله. 
غفر الله تعالى لجميع المتوفيْن ورحمهم ورفع درجاتهم، ووفق ذراريهم أيضا لاقتفاء آثارهم. آمين. 

*****

 
